INBORN FERRIFORIES AND MAPS

Anastasia YAKYMCHUK
Curatrice
Novembre 2025
Cabinet de curiosités de Jonathan Kuegel

Quand je dérive vers la mémoire, je reviens souvent a I’endroit ou j’ai grandi. Je me souviens de
I’odeur de la terre, de la forme du paysage, des plantes — ces herbes étranges qui, frottées entre les
paumes, laissaient une senteur apre et amere. Je me souviens aussi de la lente métamorphose du
décor : la mer dévorant les falaises d’argile, les quelques arbres du rivage disparaissant 1’un apres
I’autre. Chaque année, pour rejoindre la mer, il nous fallait réapprendre le terrain — suivre un
nouveau sentier ouvert dans 1’argile par quelque pionnier.

Cet endroit n’était qu’une petite parcelle habitée, signalée sur la carte par quelques rues seulement.
Cela suffit a prouver qu’il existe. Mais peut-on dire qu’on le comprend en le voyant sur la carte ?
Apres tout, une carte, comme une ceuvre d’art, est aussi une maniere de représenter le monde — un
systeme de signes et de significations. Peut-elle, comme une ceuvre, non seulement désigner un
espace, mais le créer ?

Peut-étre est-ce la la véritable nature de la carte : elle ne reflete pas la réalité, elle la construit. Elle
propose une maniere de voir, une méthode pour ordonner le chaos — parfois pour I’approfondir
encore. Le philosophe frangais Maurice Merleau-Ponty écrivait que nous ne regardons jamais le
monde depuis nulle part : tout regard est déja tissé dans la trame du visible. Des lors, la carte n’est
pas une image, mais une extension de la vision.

De 1a, une question se pose : notre regard ne peut-il jamais se détacher de la carte qui le fagconne ?
Pouvons-nous vraiment « désapprendre » a voir le monde tel qu’il a été dessiné pour nous ? Peut-
étre territoires et cartes sont-ils indissociables, et notre savoir partagé d’un lieu constitue-t-il déja sa
carte — le contour vivant de la maniere dont nous en faisons 1’expérience.

De ces réflexions est née 1’idée de cette exposition : une tentative de relier le vivant et le rationnel,
I’objet et son image, le réel et 'imaginaire.

L’exposition s’est développée a partir d’un intérét pour les processus de transformation mutuelle —
entre expérience et forme, mémoire et connaissance, territoire et représentation. En ce sens, la carte
n’est pas comprise comme une structure fixe, mais comme un modele perceptif en perpétuelle
évolution — mouvant, stratifié, capable de se modifier selon le regard de celui qui la contemple.

Les ceuvres présentées peuvent étre vues comme autant d’approches de ces relations complexes, des
tentatives de saisir I’instant du passage — lorsque le fait devient image et que I’imaginaire prend les
contours du réel ; 1a ou I’espace de I’expérience et celui de la représentation se croisent, formant de
nouvelles constellations porteuses de sens.

Dans I’exposition, le rapport entre la carte et le territoire se déploie sur différents registres : comme
forme, comme métaphore, comme réceptacle de mémoire. Chaque territoire — géographique,
mental ou historique — engendre sa propre cartographie : une maniere non seulement d’enregistrer
I’espace, mais de I’habiter.

L artiste espagnole Alba Suau explore le terrain de sa Majorque natale, qu’elle parcourt pas a pas.
Au fil de ses marches — et dans les pauses qui les ponctuent — elle réalise de petits dessins



d’observation ou le mouvement rencontre I’immobilité. Dans 1’atelier, elle transpose cette
expérience sur la toile, transformant ses impressions empiriques en un collage entre le vécu et le
souvenir.

Emeline Degraeve fait de la mémoire le centre méme de son processus créatif. Ses grandes toiles
sont une fusion de réminiscence et d’imaginaire. Les paysages amplifiés, ou le relief domine la
figure humaine, rappellent les séquoias des parcs nationaux américains de son enfance. Cette
exagération ouvre une sensation d’infini — non seulement physique, mais intérieur. En y regardant
de plus pres, figures et vides coexistent, créant un rythme entre le visible et I’invisible. Peut-€tre
que, ici, le vide est ce que Deleuze appelait le « vide de la carte » : I’espace du possible, I’écart
entre territoire et image ou le nouveau commence a se former.

Mina Enowaki, a I’inverse, cherche a combler ce vide. Elle photographie ses sculptures sur fond
d’une de ses propres images du jardin Ritsurin, au Japon, soumettant I’espace lui-méme a une
transformation stratifiée ou le temps se replie sur lui-méme. Dans ses ceuvres, le territoire et son
image se superposent, formant un systeme de reflets. Sa cartographie devient un langage —
minimaliste, réduit a des signes, des couleurs, des textures. Ces signes sont une maniere d’imposer
un fragile ordre au monde : une tentative de créer I’harmonie la ou le chaos ne peut étre résolu,
seulement traduit en forme.

Jean-Baptiste Brueder, quant a lui, ne cherche pas a contenir le chaos : il le suit. Sur ses panneaux
de platre, fragments d’anciennes cartes et plans d’architecture sont découpés et superposés. Traces
de routes, ruines et parcours coexistent sur une méme surface, se fondant les unes dans les autres.
Difficile de dire ou une forme s’acheve et ou une autre commence ; dans ces jointures presque
invisibles nait un sentiment de fluidité, de devenir continu.

Chez Godelieve Vandamme, la carte topographique cesse de remplir sa fonction utilitaire pour
devenir une forme de pensée — une manicre de saisir la structure intérieure du paysage. Comme
Rousseau, qui percevait la nature non comme un objet d’observation, mais comme un espace de
restauration de 1’€tre, Vandamme traite la carte comme une partenaire dans ce processus : porteuse
d’un autre regard, d’une autre mémoire. La carte ne remplace pas 1I’expérience personnelle ; elle s’y
accorde, devenant médiatrice entre la vision et I’espace. Ses ceuvres sont un mouvement continu, un
jeu de fragments et de connexions ou rien n’est jamais achevé.

Ainsi comprise, la carte n’est pas un systeéme de coordonnées extérieur, mais une partie de la
conscience — une maniere de percevoir le monde. Merleau-Ponty écrivait que le corps est la
premiere carte de la perception, celle par laquelle le monde devient accessible a la fois au regard et
a I’action. Nous ne vivons pas simplement sur un territoire : nous vivons a travers lui, au sein de
cartes cognitives et sensibles que nous créons nous-mémes.

La scénographie de I’exposition est elle aussi une forme de carte — précise, mais vivante. Elle ne
fige pas ’espace ; elle propose un itinéraire au visiteur — d’image en image, de la mémoire a son
reflet.

Peut-€tre une carte n’est peut-&tre jamais entierement extérieure a nous. Elle surgit dans 1’acte
méme de la perception — dans le mouvement du regard, dans les processus par lesquels nous nous
reconnaissons et nous situons dans I’espace. Nous n’interprétons pas le monde a distance ; nous
nous y inscrivons.



